
Corps-territoire

‘Corps-territoire’ est un projet de recherche-création de la compagnie Maga Viva. 
  Cette seconde édition a lieu en collaboration avec l’association Otra Tierra. 

Récit de résidence collaborative 
#2							    

mai 2025
st maurice-en-chalencon 
ardèche



Corps-territoire

Corps-territoire est un projet artistique de recherche-création initié par 
notre compagnie Maga Viva en 2024 dans la Drôme. 
C’est une approche qui combine des pratiques de création et de recherche 
pour favoriser la production de connaissances situées et d’innovations 
grâce à l’expression artistique, à l’analyse scientifique et à l’expérimenta-
tion.
Ce projet réunit la création d’une conférence-spectacle, des résidences 
artistiques collaboratives ainsi que des médiations culturelles auprès de 
différents publics.
Tout au long de ce processus continu, nous collaborons avec des artistes, 
des acteurs et actrices dans le domaine de la recherche, ainsi que des per-
sonnes travaillant en milieu rural et naturaliste. Ainsi nous articulons une 
mise en relation entre des gestes artistiques et des réflexions théoriques et 
pratiques.
Nous développons une méthodologie sentipensante c’est à dire une ma-
nière de connaître, d’apprendre et de créer qui unit le sentir (le corps, le 
soma, les sens) et le penser (l’intellect, l’analyse). Une approche qui inter-
roge la binarité entre raison/émotion, nature/être humain, corps/savoir.

Comme point de départ nous cherchons à interroger, qu’est-ce que le 
corps-territoire?
De quelle manière les corps génèrent-ils des mutations ou des créations 
dans les tissus de la réalité des territoires et réciproquement?
Comment le corps-territoire est-il traversé par des relations d’affectivité, 
de réciprocité et d’interdépendance avec les êtres vivants (terre, eau, végé-
taux, animaux) ?

En 2025, pour cette seconde édition, nous nous sommes rencontrées 
entre agricultrices, artistes, éducatrices et chercheuses lors d’une rési-
dence artistique de quatre jours dans la ferme Les Terres des Circaètes, 
à la Nove, en Ardèche. 
Nous avons partagé notre quotidien chez Silvia Duarte Ribeiro, maraî-
chère, entre travaux agricoles, travaux artistiques et organisation de la 
vie commune sur son lieu. 
De ces travaux sont apparus des gestes et des dialogues sensibles entre 
les corps et les territoires en vue d’une représentation publique. 

Nous avons invité Nirlyn de l’association Otratierra pour faciliter cette 
édition, afin de découvrir les apports théoriques et guider des pratiques 
artivistes. 

Nous partageons ici la résidence sous forme de récit. Nous choisissons 
ce format car il représente une trace, une partie d’archive de la biblio-
thèque humaine et non-humaine que nous avons formée, de ce qui a 
pu être partagé, éprouvé et vécu depuis nos corps-territoires.

Nb : Les paroles des résidentes seront entre guillemets dans les textes 

Aline Comignaghi, Silvia Bustamante et Nayeli Palomo

2



Photos 

Jeudi 29 mai 2025, il est 7 heures du matin et dans le hameau de La Nove, 
depuis les différents recoins de la ferme de Silvia, commencent à s’agiter les 
esprits des agricultrices, artistes et chercheuses qui se sont ici réunies. 

La bouilloire siffle et le café coule, les tasses commencent leurs danses et 
entre douche matinale et petits déjeuners, nous avons réparti les activités 
en deux groupes. Chaque groupe se relaye aussi dans l’organisation des 
repas des jours à venir. 

Poser les pieds sur cette colline, et trouver en soi la disponibilité à sentir et 
s’ouvrir aux moments collectifs. Commencer à entendre les voix de cha-
cune et repérer les voies qui s’ouvrent dans l’agencement des gestes quoti-
diens. 
8 heures approche, les mouvements doivent s’agiliser, il faut essayer d’ho-
norer le programme chargé qui est collé au mur dans le salon. Rien n’a 
vraiment commencé et il menace déjà de nous rattraper.

Depuis l’espace du laboratoire raisonnent les maracas de Nirlyn, qui ani-
mera ces prochains jours pour le groupe et qui nous appelle. C’est l’heure !

Les corps se retrouvent dans la salle de distillation de Silvia. On respire, 
on expulse, on dévore le sol avec nos doigts de pied, on frotte nos muscles 
pour faire émerger des éclats de rires. 

Ici nous sont annoncées les premières questions qui nous accompagne-
rons dans nos travaux du jour. Elles sont nombreuses et cherchent à nous 
interroger sur la place qu’on peut donner à nos ancêtres dans nos propres 
gestes. D’autres nous incitent à explorer les éventuelles disputes vécues par 
le territoire qu’on chemine ensemble, les batailles que les corps des femmes 
ont dû traverser, mais aussi à nous questionner sur la légitimité de l’inter-
vention humaine et du rapport colonial au monde. 

Nous sommes ainsi conviées à penser les formes possibles d’activation de 
notre ancestralité en devenir, pour les générations futures.  

3



Pendant que le premier groupe s’éloigne sur le chemin pour rejoindre 
le hameau d’en face, le deuxième groupe reste sur les terres de la ferme 
et se glisse entres les plants. Si Silvia préfère gratter la terre à la four-
chette pour libérer les rangs des mauvaises herbes, c’est la technique du 
couteau qui sera ici appliquée. 

Sous la serre, les yeux dans la terre, commencent à se tresser des 
conversations. Donner la vie, les attachements, les œufs de doryphores, 
la charge hormonale de l’accouchement et la reliance à la mère, les 
nuisibles, les émotions, l’animisme… entrecroisements des mots en 
désherbant ensemble, la chaleur s’accentue sous la serre.

Certaines mentionnent leurs travaux avec les enfants et la capacité 
qu’ils ont d’aimer ce qui ne le ressemble pas : « Comment est-il possible 
qu’on puisse aimer un mammifère et que cela ne puisse pas être envisa-
geable avec les cailloux ou les insectes ? ». 
Une autre rebondit sur l’idée qu’elle aime travailler le sujet de la nature 
morte depuis la question du lien qu’on construit avec les éléments. 

Derrière notre bulle en plastique, on aperçoit Yves, voisin et ancien de 
La Nove. Il s’est levé de la chaise qui lui permet de surveiller les hori-
zons depuis le pas de sa porte et se déplace péniblement. Béquille au 
bras, il compose des appuis pour enjamber les mottes qu’il a passé la 
vie à travailler et qui ont fini par user son corps. On le voit guetter un 
coup d’œil aux plantes qui continuent à l’alimenter. Qu’est-ce qu’elles 
peuvent bien lui raconter ? 

Désherbage 

4



La cuisine appelle 

Les camarades ne vont pas tarder à redescendre chargées de leurs échanges du 
matin avec Arlette, doyenne du hameau dans la ferme voisine. 

En attendant, sur le feu, mijotent les préparations qui viendront nourrir nos 
corps aux besoins divers, mais aussi nos réflexions de la journée : 

Quelles femmes de mes lignées ont porté ces gestes et ces travaux ?
Comment puis-je devenir leur continuité, les habiter, discerner ce qui en moi 
est encore elles — dans ce qu’elles avaient de fertile comme dans ce qu’elles ont 
traversé de plus dur ? Quels conflits ce territoire a-t-il fait peser sur le corps des 
femmes ?

Les ventres remplis, la vaisselle passe sous l’eau, pendant que sur une table en 
extérieur se couchent les cartes des oracles apportée par l’une des participantes. 
Elle fait de la cartomancie et dit avoir choisie un jeu qui lui semblait pertinent 
pour l’aborder en groupe. Certaines commencent à dévoiler les outils qui les 
accompagnent, un microphone par-là, un carnet de dessin par ici, ou encore un 
livre.  

Et pendant que des prédictions raisonnent avec les échanges du matin : nous 
sommes l’ancestralité de demain, Silvia nous raconte ce que la présence des 
mâles et leur charge masculine peut produire dans les troupeaux. 

Elle a pris la décision de se défaire des mâles reproducteurs pour trouver un 
équilibre diffèrent. Le soleil est agréable et le temps de la digestion propice à 
se laisser aller à l’envol des mondes altérées. Sous nos pieds, grandissent des 
canards coureurs qui auront pour mission de manger les limasses. 

5





Tisser un imaginaire commun

Le groupe prépare, à l’issue de la résidence, une restitution collective à 
travers trois improvisations successives d’environ quinze minutes chacune.
L’objectif est de construire un récit commun et de faire émerger une pro-
position artistique partagée, ancrée dans le territoire et nourrie par nos 
expériences sur place. 

Une première phase permet de faire naître une vision commune du projet.
Des thématiques apparaissent : l’ancestralité, le féminin, l’eau et le végétal.
Un élément concret — la présence de petits oiseaux — invite à une atten-
tion à l’environnement immédiat.

La deuxième improvisation nous demande de concrétiser les mises en 
forme, en pensant aux médias avec lesquels on voudrait travailler. Ici, la 
question narrative prend plus de place et une Arlette rencontrée le matin 
même est convoquée, en elle sont projetés les questionnements qui nous 
habitent. 
Cela commencerait par une question posée à Arlette : est-ce que toi tu es 
d’ici et qu’est-ce que ça veut dire d’être ici ? Et de poser cette question au 
d’autres personnes… 

De quoi avons-nous besoin pour entrer en relation avec un territoire ?
Peut-on imaginer qu’Arlette occupe une place quelque part sur notre 
corps ?
Ou que chacun·e de nous porte en soi une Arlette, un point d’ancrage 
intime à son propre territoire ?

La proposition finale explore une forme hybride entre image, vidéo et car-
tographie, combinant projection, dessin et collage. Elle cherche à rendre 
l’expérience tangible par le son, le geste collectif, les textes et l’implication 
du public, tout en laissant subsister des questionnements sur le rôle des 
médiums et les modes de participation.

7







Dans le jardin de Silvia, une expérience relationnelle des sens

Ce matin, le soleil est présent dans la vallée. Nous suivons Silvia, ainsi que le 
fil réflexif de la journée qui s’annonce.

Quelle est ma responsabilité face aux connaissances que j’ai acquises ici ?
Comment devenir une “catastrophe” capable de transformer radicalement 
l’atmosphère de ma démarche relationnelle ?
Comment reconnaître les justes “médecines” pour prendre soin des per-
sonnes que nous rencontrerons lors de la restitution publique de dimanche ?

Notre proposition artistique est-elle réellement adaptée à cet objectif ?

Les questions qui vont guider notre expérimentation et création d’aujourd’hui 
sont posées. Nous nous laissons guider par Silvia. Par ses gestes menus, 
tendres et sans hésitation, elle nous invite à nous déplacer parmi les diffé-
rentes plantes, cultivées de ses mains et sculptées à leur tour par la terre. 

Elle nous montre comment éviter que nos empreintes abîment ce territoire 
précieux, tandis que nous avançons en nous rapprochant des feuilles, des 
fleurs et des tiges, en essayant de poser nos pas dans ceux de celles qui nous 
précèdent dans cette exploration.

Elle nous invite à expérimenter les différentes formes, textures, saveurs et 
odeurs de chaque plante. Très vite, nous nous prêtons au jeu de deviner le 
nom de chacune d’elles, et un climat de curiosité joyeuse et d’enquête partagée 
se crée. 

10



Une joyeuse effervescence enfantine jaillit parmi les saveurs, les 
formes, les fragrances et les textures. 

Elles se mêlent aux replis de nos bouches, aux pulpes de nos doigts, 
aux orifices de nos narines, aux paumes de nos mains, produisant 
des sensations agréables, inattendues, intenses ou repoussantes, tra-
versant nos gorges et nos yeux. 

Elles déploient des mémoires qui s’entrelacent entre recettes, in-
fusions, modes de conservation, préparations, élixirs, remèdes, 
dosages, effets, toxicités et usages. Tout comme des histoires, des 
chansons, des symboles et des significations qui se relient à d’autres 
territoires. Toujours attentives à chaque pas.

«L’estragon pour la sauce, la menthe pouliot qui se marie avec les 
escargots, la sauge pour les femmes après la ménopause, la rue abor-
tive qui régule et se plante devant les maisons.»

«Ça libère, ça digère, ça adoucit, ça parfume, ça évacue, ça donne du 
goût, ça transporte vers un pays exotique, ça te ramène dans la soupe 
de la grand-mère… 
Je pense que c’est de la même famille…
Et la monarde, pour la beauté du jardin, sans usage particulier : on 
se promène et elle nous caresse.»

«J’adore cette odeur, dans la bouche elle se sent moins. 
Le toucher… je le goûte aussi un peu par l’odeur.  
L’ortie est sauvage, elle circule dans mon intérieur.»

«Moi, je n’aime pas, je ne sais pas ce que c’est.»

«Ça pue des pieds et on l’adore. Pour moi c’est la fleur de la résis-
tance.
L’ortie c’est sauvage, ça circule dans mon intérieur.»

11



« Ça donne envie de chanter, de rigoler, de danser avec Aragon (le chien 
de Silvia), de réaliser des empreintes. Tu voudrais essayer un jour ? »

De la rose de Provence, de la sauge sclarée, de l’échinacée, du calendula, 
du thym, de la sarriette, de l’hysope, de la rue, de la menthe pouliot, de la 
menthe verte, de la consoude, de la bourrache, du thym, de l’origan, de la 
marjolaine, de l’absinthe, de l’armoise, de la tanaisie, de la sauge, de la la-
vande, du romarin, du bleuet, de la monarde, de l’agastache, de la livèche, 
de la ciboulette plate, de l’onagre, de la valériane, du fenouil aromatique, 
de l’estragon, de la mélisse… bien sûr, la mélisse. 

Tellement de goût dans la bouche en même temps…
Les odeurs finissent par déborder nos sens, créant des synesthésies, mêlant 
images et mémoires qui émergent de toute cette sensorialité. 

Ainsi, Silvia évoque que justement ce jour-là, Marie celle qui lui a transmis 
les savoirs des plantes, allait avoir 71 ans. C’est comme si notre intuition 
nous avait convoqué autour de ces pratiques, savoirs et soins transmis à 
Silvia. Sans aucun doute, un jour parfait pour réaliser la distillation selon 
ces méthodes venues de loin, qui perdurent.

« J’aime beaucoup toutes les plantes que j’ai, parce que je suis en lien avec 
elles. Mais si tu m’en parles d’une devant laquelle je peux rester des heures 
à la contempler, c’est la passiflore. »

Il reste des surprises… Silvia nous amène vers un coin où le murmure 
de l’eau se perçoit entre les arbres… une calme qui apaise. Des éclats de 
lumière dansent à la surface de l’eau tandis que Silvia donne à manger aux 
poissons. Une métaphore où surgit le subtil qui soutient la vie.

12



Arlette 

Quand nous arrivons pour voir Arlette chez elle, à la ferme, elle nous 
attend. Nous sommes accueillis par les chiens et les chèvres. Est-ce 
que notre visite vient perturber le quotidien? Les chèvres sont sorties 
deux fois par jour. 

Lors de notre rencontre avec Arlette, nous avons insisté sur l’impor-
tance d’un véritable échange : chaque question posée devrait être 
accompagnée d’un partage personnel. L’idée n’est pas de collecter 
ou d’extraire des informations, mais de dialoguer en intégrant nos 
propres expériences ou références. Ainsi, nos questions deviennent 
réciproques et situées, comme lorsqu’on évoque un vécu familial 
pour interroger Arlette sur le sien.

Quand nous évoquons la vie au hameau, Arlette vient à nous parler 
de sa chute sur la route, deux ans plus tôt : elle s’est cassé l’épaule 
de manière sévère. Après une longue convalescence (à hôpital puis 
à la maison de repos), et une mobilité réduite du bras droit, qui ne 
se lève plus correctement. Elle a dû réapprendre certains gestes, en 
utilisant parfois la main gauche.

Qui s’est occupé des chèvres pendant ce temps là ? 

Elle évoque la difficulté d’avoir peu de voisins disponibles : les habi-
tations autour sont éloignées, peu occupées hors saison, et l’aide n’est 
pas toujours immédiate. 

Le mot solitude fait surface à plusieurs moments. Se sentir seule 
dans le hameau.. Au gré de la conversation nous parlons de nos fa-
milles, du statut de la femme agricultrice, de l’exode urbain. C’est en 
contextualisant quand nous sommes sur un lieu précis de la ferme 
que les souvenirs refont surface ou sont évocateurs pour Arlette et 
chacune d’entre nous. 

13



Nous ferons un tour dans la chevrerie. Comment soigner les chèvres avec de l’argile 
en interne, avec pragmatisme, Arlette suite à la colique de la chèvre, a pour coutume 
d’ouvrir la gueule pour lui faire avaler le cataplasme dilué dans l’eau.

Finalement, devant le paysage des souvenirs du passé comme  les terrasses agricoles 
autour du village, autrefois entièrement travaillées à la main. Elle évoque les efforts 
nécessaires, l’usage des ânes, et le fait que les champs étaient mieux entretenus au-
trefois parce que les gens travaillaient « le nez dessus », contrairement au travail au 
tracteur, moins précis dans ce terrain étroit et accidenté.

Un grand cerisier nous fait de l’oeil. Des souvenirs d’enfance de grimper à l’arbre. Et 
si on faisait un clafoutis ? 

«On fait quoi? On fait les cerises, ou on fait... Ah ben, il faut aller faire les cerises, au-
trement. Mais on ne prend pas de pot, alors? Ben, on n’a qu’à prendre ça. Vous allez 
voir ce qu’on peut ramasser, là-bas.»

Ancrer les échanges dans le présent. Dans ce qui est là maintenant ensemble. 
Attraper une branche, avoir les mains rouges. La présence d’Arlette est un baume 
pour nos âmes d’enfant et de femme. C’est aussi la robustesse. Ce qui tient chez elle, 
qui ne s’ébranle pas. Une façon d’être directe, sans détours. Mais avec les yeux doux. 

«On va faire la courte échelle. Hier, j’en ai tiré une branche, mais la branche a cassé, 
donc on a ramassé les cerises. Pourquoi il faut les enlever, les cerises, là? Pas spécia-
lement, mais si on veut en manger... Ah non, mais je croyais aussi qu’il ne fallait pas 
que les chèvres les mangent.»

Le clafoutis aux cerises

14





Nirlyn nous invite à nommer nos grands-mères et ancêtres ainsi que 
les territoires qui nous habitent. 
Elle nous rappelle que “les corps des femmes se mettent en mouve-
ment avec le sens d’appartenance”. 

Quels sont nos sentiments d’appartenance ? Ceux dont nous prenons 
soin ?

La Cordillère des Andes, Bahia, les branches de cerisier, l’Arménie, 
la cuisine et le jardin de la grand-mère, la forêt, la mer, l’Ardèche, la 
maison du 80, la roche… ils se rendent présents à chaque respiration. 
Se révèlent alors diverses connexions de continuité entre le corps, la 
culture et le vivant, ainsi que la manière dont nous portons et repré-
sentons cette connexion et ce sens d’appartenance. Le territoire est 
donc l’histoire, les personnes et la culture qui façonnent chaque lieu 
d’enracinement.

De la même manière, en tant que professionnelles issus de différents 
domaines artistiques, de recherche et de travaux liés à la terre, nous 
rendons compte de ce qui bouge à l’intérieur de nous dans ce proces-
sus, nous commençons aussi à nous interroger sur ce qui se mettra 
en mouvement chez les personnes qui répondront à notre appel le 
lendemain lors de la journée de rencontre au Moulinage.

Notre mamie et le territoire qui nous habite 

16



Nous sommes la continuité du reste du vivant

 
Le corps est à la fois archive et territoire, et le sens d’ap-
partenance fonctionne dans les deux directions : nous 
recevons de la communauté et de l’environnement, et en 
même temps nous les soutenons. 

Reconnaître cette interdépendance est essentiel pour 
construire le collectif et résister aux logiques coloniales, 
capitalistes et patriarcales qui cherchent à fragmenter.

Nirlyn propose de réfléchir à la manière de créer des 
liens et d’être ensemble avec les collectifs de femmes dans 
nos territoires, qui jouent un rôle essentiel dans la trans-
formation des choses et qui continuent à cultiver cette 
notion de communauté. 

Elle invite aussi à penser comment, à partir de nos privi-
lèges, nous pouvons contribuer à ce mouvement partagé. 

À incorporer des éléments liés à nos connexions et 
formes de résistance dans nos territoires d’appartenance, 
et à partir aussi des connaissances partagées avec Silvia 
qui détiennent plusieurs couches d’ancestralité, de trans-
mission des savoirs et de continuité avec le vivant et non 
vivant.

17



Nous poursuivons notre processus circulaire de création et de 
réflexion: chaque groupe partage sa proposition, afin que les 
autres puissent donner leurs impressions et exprimer les besoins 
qui apparaissent.

Premier groupe. Des connexions au territoire et au quotidien se 
révèlent. Nous nous interrogeons sur la manière de transmettre 
au public la notion de collectif féminin. Sur les possibles réac-
tions du public et sur la façon d’accueillir les échos, les répéti-
tions. Sur le temps nécessaire afin que chacun puisse vivre sa 
propre expérience.

Deuxième groupe. Des espaces qui invitent à l’imagination, des 
rythmes et des formes d’expression différents qui cherchent à 
rentrer en dialogue à partir de l’expérience incarnée. Comme 
une retranscription sensible de la rencontre avec ce territoire à 
travers le mouvement, les traits et les sons qui affectent le corps 
et se laissent façonner, entre différentes formes de vie. 

Dans quels aspects de nos vies sommes-nous pris·es dans une 
logique de monoculture ?
Comment s’autoriser, aujourd’hui, à sentipenser ?
À quoi pourrait ressembler une sentipensée ancrée dans ce 
territoire ?
Ai-je vécu des moments d’exotisation — du territoire, des vi-
vant·es, de nous-mêmes ?

Le processus nous confronte à des moments qui deviennent un 
rappel de nos catastrophes, et nous interroge sur la manière dont 
nous pouvons dé-romantiser nos liens à la nature. Ces mémoires 
deviennent alors les témoins de nos douleurs, transformées en 
une forme de résistance.

Dé-romantisation de la «nature»

18



L’alambic

L’espace s’illumine grâce à une bougie que Silvia a confectionné 
à partir de cire d’abeille pure. C’est Maria, celle qui lui transmis 
le savoir des plantes, qui l’appelait Bougie de l’espoir. Peu à peu, 
nous pénétrons dans les différentes strates du savoir-faire de 
Silvia, des savoirs anciens et vernaculaires qui résistent.

Autour d’une toile, nous effeuillons les plantes qui seront 
distillées. La préparation commence, entre les murmures de 
l’eau, les inspirations et les intonations. Un récipient avec des 
pétales de rose immergées passe de main en main, et nous 
nous laissons envelopper par leur fragrance. Pendant ce temps, 
le souffle de l’alambic annonce la distillation des pétales de rose 
récoltés ce matin-là. 

Chacune partage ce qui s’est éveillé en elle, et fait aussi écho à 
ce qui résonne.

Sabine, Annie, Camille, Irène, Aleja, Maria, Gladys, Cécile, 
Jane… les prénoms de nos grands-mères. C’est mon amie la 
rose qui m’a dit ce matin…les paroles résonnent dans l’am-
biance feutré du labo.  La branche de cerisier, la rivière, les 
oliviers, les champs de blé, la rue…

Quelques bribes de ce moment partagé qui annoncent le der-
nier jour d’exploration de notre résidence: 

19



«Je pense à Françoise mais elle n’est pas assez vieille, pas assez 
rugueuse. Je pense à la montagne mais elle n’a pas de prénom.

 Arlette. »

«Doit-on produire ? Il n’y a pas de dehors… je ne me sens pas 
capable, j’ai la rage. Qu’est-ce que le monstre a à me raconter ?
Ça bloque… on ne sait pas, peut-être que la tête finira par se 
débloquer un jour…»

«Que te faudrait-il pour te sentir d’ici ? Manger la terre avec les 
pieds. »

«Nous allons essayer de construire une vision futuriste fémi-
niste qui réponde au vivant… Incarner les témoignages, nour-
rir notre rage pour trouver notre super pouvoir, notre monstre, 
notre manière de répondre… en écoutant les autres. »

«À qui me relier pour soigner, grandir, rire et mourir fière et 
sereine…
Ça se débloque ?
On t’a toujours fait croire qu’il fallait prendre soin des autres, et 
toi, quand existes-tu ? Résiste. »

«Cadê você ?»

«Des murmures lointains entraînent les vagues, des racines 
jaillissent de tout l’être, des rhizomes guérissent avec des doigts 
de miel…»

20



« C’est pourquoi nous nous lions à la rivière, à la pierre, aux 
plantes et aux autres êtres vivants, avec lesquels nous partageons 
une affinité. Il est essentiel de savoir avec qui nous pouvons nous 
associer dans une perspective existentielle.»

«La grave erreur consiste à croire qu’il existerait une qualité hu-
maine particulière, supérieure. Comment expliquer alors l’indiffé-
rence de certains face à la mort et à la destruction de la vie sur la 
planète ?»

«Et si mon ancêtre c’est la montagne ? et aujourd’hui je vais être 
surprise en quoi? Tellement de secrets… et le temps c’est quoi?
Mmm… l’éternité…» 

«Dis t’il, distille… Avec les fruits fabriquer la compote, Avec le 
pain fabriquer les copains. Il y a comme un goût de loukum. 
Écouter les autres.»

«Et l’orage ? Quand est-ce qu’il vient l’orage ? Il est là mais il ne 
vient pas. Et la rage, elle est là. Et les cerises d’Arlette.»

«Il faut respirer, disent-ils, par le nez, par les pieds. Et parfois, on 
oublie.
Quelles ont été les disputes de ce vécu pour le territoire que je 
reconnais ici, dans le corps des femmes ? Jusqu’à quel point est-il 
légitime de coloniser, de domestiquer le vivant ? »

21



Silvia nous lit la parole de la menthe : « une purification dans la simplicité, 
une confiance offerte au monde… Une véritable joie, emplie de candeur, se 
déploie, comme une invitation à embrasser le monde dans toute sa multipli-
cité.»

Pour clôturer la journée on partage quelque chose que on voudrais s’offrir les 
unes aux autres: 

«…des larmes comme un elixir rempli des vécus partagés qui font danser à 
l’intérieur entre les douleur, les joie et tout ce que rendre vivante.»

«…ça ouvre un peu plus d’espace et de reliance, en moi et au delà, à des petits 
bout de territoire.» 

«... un fou rire, intérieurement aussi, des petites mémoires, des sensations de 
connexion, avec ses propres énergies et catastrophes à chacune.»

«… en attendant de trouver une voie (pour vivre à la ferme), je sais qu’il y a 
mon romantisme de la ferme qui existe aussi.»

«… m’a permis de me questionner et de me rappeler aussi mes ancêtres et 
tout ces flashs que j’ai de mon enfance en Tunisie, romantisée aussi.»

«…merci Silvia pour nous accueillir sur ton territoire »

22





La matinée s’ouvre dans une agitation joyeuse avant le départ vers le 
Moulinage, ancienne fabrique de soie devenue lieu de création et de 
partage. Sur place, les espaces se préparent : une table dans la cour ac-
cueille la première performance et devient une œuvre collective. 

Toutes les mains se mobilisent ensuite pour organiser le repas de midi 
autour de produits locaux, destinés aux invité·es.

Le public s’installe autour de la table encore nue, conscient que quelque 
chose va commencer. À côté, des femmes murmurent et rient. Les 
odeurs suscitent commentaires et souvenirs. Arlette et Yves arrivent 
juste à temps ; Marion les accueille avec joie. Leur présence, malgré 
l’effort que cela demande, témoigne du lien créé et du désir partagé de 
vivre encore ces instants avant le retour.

Puis le son d’une cloche attire les différents pas, qui, timidement au 
début, avec curiosité et un enthousiasme naissant, s’approchent de la 
table…
Des gestes fermes et patients travaillent avec des mortiers de pierre, 
dans lesquels on écrase herbes et plantes fraîches. Le son humide du 
frottement et de l’écoulement se mêle aux murmures et aux respirations 
concentrées. Les fibres végétales laissent s’échapper des liquides: un 
rouge dilué, un vert jaunâtre, un violet doux. Des couleurs qui rap-
pellent différents strates de la terre, de différentes époques, chacune 
porteuse de sa mémoire.

Des pinceaux fabriqués à partir de branches et de feuilles servent d’ou-
tils pour prolonger les gestes. On éclabousse, on répand, on trace des 
lignes qui se succèdent, se croisent, se superposent ou s’éloignent les 
unes des autres. Chaque trait ou marque est comme un battement du 
mouvement du corps qui l’a fait émerger sur la grande nappe de papier.

Jour de la représentation, pigments et gestes partagés

24





Peut-être que tout cela est né d’une sensation ou d’un souvenir, de blessures pos-
sibles, de résistances quotidiennes tissées de soins, reliant affects, mémoires, che-
mins, détours, explorations, pertes et fissures qui, malgré la douleur, rendent pos-
sibles les rencontres… comme celle-ci.

« Dans ce petit hameau, perchée dans l’Ardèche verte, des sœurs et des frères de pot 
vivent sans aucune alerte. Pau, allerte, pot. Sous le sol de cette terre transmission 
implacable respiration invisible. Pétons les fusibles en silence

-Silence.

-Est-ce qu’on vous romantise, vous ? Quel est ton territoire ? Peut-être te ques-
tionnes-tu ? Ou pas ? »

Une sorte de cartographie sans frontières ni chemins conventionnels, mais des 
résonances du lieu et de ces instants précis, comme les empreintes de la nature et 
de ceux qui l’habitent. Chaque couleur, chaque objet, chaque texture, chaque ligne 
compose désormais un tissu commun, avec toutes ces choses rendues visibles sur la 
table.

Une seconde performance se tiendra plus tard dans la journée. Après un repas co-
pieux, nous nous rassemblons à nouveau. Trois résidentes proposent un espace ou-
vert pour partager des traces et impressions issues de la résidence. Le mouvement et 
la danse dialoguent alors avec des extraits sonores captés pendant les trois jours — 
le mastication des chèvres d’Arlette, le sifflement de la bouilloire, les conversations 
lors du désherbage, le murmure de l’alambic… — et avec des créations graphiques 
réalisées sur place.

En quelques minutes, nous sommes plongé·es dans l’univers sonore et en mou-
vement de la résidence. Grâce à un dialogue subtil entre ces trois médiums, nous 
recevons un fragment de cette aventure collective.

26



Marion, paysanne dans la vallée de l’Eyrieux et membre de 
l’équipe de coordination de la résidence, a préparé la dynamique 
de la rencontre avec le public.
Elle invite chacun·e à se situer dans l’espace selon son origine et 
son ancienneté sur le territoire, faisant émerger une forme de 
table ronde attentive à la sentipensée
. 
Arlette et Yves, anciens du hameau de la Nove, se joignent fina-
lement au dialogue. Les échanges tissent des liens entre corps et 
territoires, et ouvrent un espace de parole sur les transformations 
de l’activité paysanne, leurs effets sur les corps et nos relations 
aux lieux de vie. 

Apparait ainsi le besoin de construire des pratiques qui per-
mettent de recréer du lien avec nos propres subsistances ou pour 
le dire autrement, avec la production matérielle de nos vies pour 
empêcher que le monde paysan ne s’écroule. 

Paloma maraîchère, nous rappelle qu’il « y a moins d’un million 
de personnes qui nourrissent toutes les autres personnes qui 
habitent en France » et qu’il faut faire preuve d’une forme d’enga-
gement pour assumer la responsabilité du travail de la terre. Car 
quand on a les mains dans la terre, le corps fait mal. C’est ce que 
racontent aussi les anciens qui ont ici labouré du temps ou les 
machines n’avaient pas colonisé la vallée. 

Table ronde autour de des cultures agricoles

27





Pour autant un point d’attention est fait par Silvia qui nous 
rappelle que la valorisation de ce travail ne doit pas tou-
jours passer par la chose intellectuelle. 

Car en tant que paysan, « […] on peut se permettre un pe-
tit peu de venir discuter et d’être dans des choses intellec-
tuelle, mais ensuite venez avec nous. On y va ! Ok, si vous 
voyez ce besoin de valoriser, venez dès que vous pouvez 
être avec des paysans parler ou pas parler. On peut faire, 
aussi. Soyez avec nous ». 

Et puis, une des visiteuses évoque la ligne de la subsis-
tance, « qui est tout ce qui a trait avec comment on per-
pétue la vie », comme point de repère pour élaborer de 
nouveaux types de liens et la résidence que nous avons 
réalisé refait surface comme une des instances autorisant 
des rencontres et des explorations collectives qui nous dé-
placent et nous permettent de nous écouter différemment. 

La journée touche à sa fin. Des documents sont mis à 
disposition, donnant à voir le processus de ces jours de 
résidence : quelques photographies, des pistes de réflexion. 
La chaleur estivale persiste, et le public s’attarde pour 
échanger avec les résidentes. 

Une atmosphère de satisfaction et de reconnaissance flotte 
dans l’air. Les résidentes prennent le temps d’intégrer ce 
qui s’est vécu au fil de la journée, avant que ne s’impose 
déjà le moment de ranger et de plier bagage.

29





Fin du récit

L’émotion demeure presque palpable. Les complicités nées 
au fil du processus de recherche et de création se sont 
construites à travers des tensions, des doutes, des zones 
d’inconfort assumées. 
De l’étrangeté à l’ouverture, puis à la confiance, les corps se 
sont laissés affecter — les un·es par les autres, par les ren-
contres avec Arlette, Yves, Silvia, et par les présences du 
Moulinage. Aucun corps ne repart tout à fait identique après 
avoir traversé ces liens.

De la création collective autour de la nappe subsistent des 
traces : conversations encore vibrantes, marques de bois-
sons, restes d’aliments partagés, témoins d’un repas devenu 
geste commun. Ces empreintes prolongent le travail, conti-
nuent d’agir.

Cette résidence sous forme de laboratoire apparaît alors 
comme une pratique de résistance des cultures : un espace 
pour réparer, pour se reconnecter au battement du sang. 

Une invocation de terres, de mémoires et de forces multi-
ples qui nous soutiennent. Un mouvement pour secouer les 
douleurs et les peurs inscrites au fil de l’histoire dans nos 
corps, et ouvrir la voie à un faire-ensemble possible, vivant 
et nécessaire.

31



Merci aux résidentes pour leur participation et leur implication. 
Merci à Silvia Duarte Ribeiro paysanne de la Terre des Circaètes 
à St Maurice-en-Chalencon pour son accueil si chaleureux et ses 
transmissions généreuses, merci à Arlette et Yves les doyen.nes et 
mémoires vivantes de la Nove, merci au Moulinage de la Roche pour 
son soutien lors de la journée de présentation.

Réalisation et coordination : Aline Comignaghi et Silvia Bustamante 
de la cie Maga Viva et Marion Boissier 

Facilitation : Nirlyn Seija de l’association Otratierra

Résidentes : 
Alexandra, Alice, Aline, Aurélie, Camille, Lise, Nayeli, Seilseibil, Sté-
phanie 
 
Documentation sonore : Nayeli Palomo

Crédit photo : Alice Machu Sevila, Nayeli Palomo et Silvia Bustamante

Compagnie Maga Viva 

Quartier La Pialle - 28 bis Route de Cobonne 
26400 Aouste-sur-Sye

Siret 91758192800020
Ape 9001Z

www.magaviva.com

viva.magaviva@gmail.com

Juin 2025 - Tous droits réservés ©
Toute autre utilisation est interdite. Aucune partie de cette publication ne peut être utilisée ou reproduite sous quelque forme ou par quelque moyen que ce 
soit, imprimé ou électronique, sans l’autorisation expresse et signée des auteures.

Avec le soutien


